

# Phénoménologie de la vie (Martin Heidegger)

Dans l'expression « **phénoménologie de la Vie** » ou « phénoménologie de l'existence », le terme « existence », dans le lexique heideggérien, est principalement pris comme substitut à celui de <u>vie humaine</u>, à laquelle il finira par le réserver définitivement les choses n'étant, quant à elles, que factuellement là « sous la main »  $\frac{N}{}$  ; c'est donc à la <u>phénoménologie</u> de la vie que l'on doit faire appel. Mais il transparaît aussi philosophiquement dans ce terme <u>existence</u> l'idée d'une sortie hors de soi « eksistence », d'un « être auprès de », d'un « avoir à être », d'une mobilité spécifique qui va impliquer pour <u>Heidegger</u> une analyse approfondie qui débouchera sur l'<u>analytique existentiale</u> du <u>Dasein 1.</u>

C'est dans les années 1919-1923, qui correspondent au premier séjour de Heidegger à Fribourg comme *Privatdozent*, que le jeune professeur prône un retour à l'expérience de la « <u>vie facticielle</u> »  $\frac{N-2}{}$ , dans laquelle il commence à voir la source de tout sens  $\frac{N-3}{}$  et le fondement du « philosopher », avec lequel il cherche à se distinguer de la philosophie dominante de son époque  $\frac{2}{}$ .

<u>Jean Greisch</u> note combien est importante pour Heidegger, l'imprégnation chrétienne catholique de son enfance, qui transparaît à travers ses premières études sur la <u>Phénoménologie de la vie religieuse</u> pour se poursuivre jusque dans <u>Être et Temps</u>. Cet enseignement le pousse à entrer très tôt en conflit avec les pensées profanes dominantes de son temps à propos du « phénomène de la vie » qu'il ne conçoit pensable qu'à travers une expérience concrète — <u>facticielle</u> —, c'est-à-dire une expérience étroitement limitée dans un temps articulé à un <u>Kairos</u>. Kairos dont l'horizon va être constitué par la pensée de la mort de « l'<u>êtrevers-la-mort</u> » ainsi que la pensée chrétienne de la *chute* à travers le concept tout aussi marqué de « Finitude » <sup>4</sup>.

# L'entrée en phénoménologie

C'est en tant qu'assistant de <u>Husserl</u> à Fribourg que Heidegger s'imprègne de l'esprit de la <u>Phénoménologie</u>. Si bien que de 1919 à 1928 trois cours différents au moins, délivrés par le *Privatdozens* Heidegger sont consacrés à l'« Introduction aux problèmes fondamentaux de la phénoménologie » : il s'agit de *Grundprobleme* de 1919-1920, *l'Einführung in die phänomenologische Forschung* qui inaugure l'enseignement de Marbourg et des *Grundprobleme* de 1928 voir Jean Greisch<sup>5</sup>.

Si l'on suit <u>Levinas</u> <sup>6</sup>, il n'y a pas de méthode proprement phénoménologique, mais des gestes qui révèlent un air de famille entre tous les phénoménologues ; c'est autour du phénomène de la vie, que Heidegger va construire sa propre approche de la phénoménologie. Levinas recense ainsi quelques caractéristiques de la geste phénoménologique - qui ne pouvait qu'appuyer l'entreprise heideggérienne de retour au fondement du vécu - :

- 1. La place primordiale accordée à la sensibilité et à l'intuition,
- 2. La disparition du concept, de l'objet théorique, de l'évidence, du phénomène idéalement parfait, au profit d'une attention portée à l'imperfection du vécu, de l'excédent et du surplus que le théorique laisse échapper, qui vont devenir constitutifs de la vérité du phénomène



Edmund Husserl 1900

- (ainsi du souvenir toujours modifié par le présent où il revient, donc pas de souvenir absolu auquel se référer, la préférence accordée avec <u>Kierkegaard</u> au dieu qui se cache qui est le vrai dieu de la révélation). Approcher la vie dans sa viyacité implique de maintenir un regard pré-théorique.
- 3. La réduction phénoménologique qui autorise la suspension de l'approche naturelle et la lutte contre l'abstraction N 4.
- 4. « L'Intuition herméneutique » enfin. Si l'expression « savoir-voir » pouvait être considérée comme l'étendard de la phénoménologie husserlienne, le verbe « voir » devient, dès 1919, pour Heidegger, synonyme d'interpréter et de comprendre avec l'apparition du terme d'« herméneutique ». Avec l'expression d' « intuition heméneutique », Heidegger, ose le rapprochement de deux notions tout à fait hétérogènes : la notion phénoménologique d'intuition et la notion herméneutique d'interprétation. Ce rapprochement conduit rapidement à une différenciation des perspectives phénoménologiques de Heidegger d'avec son maître Husserl que Jean Greisch résume en trois

points : la phénoménologie n'est pas au-dessus de l'histoire, comme comprendre, la phénoménologie herméneutique est d'abord un examen de ce que le phénomène n'est pas, enfin et surtout la phénoménologie herméneutique, comme herméneutique de la « vie facticielle » ou vie concrète, s'exhibe en une structure intentionnelle complexe qui comporte au moins trois dimensions : *Gehaltsinn* (teneur de sens), *Bezugsinn* (sens référentiel), *Vollzugsinn* (sens de l'effectuation ou plutôt d'accomplissement)<sup>9</sup>, qui seront développés plus bas dans la section intitulée « Les phénomènes de la vie ont une structure intentionnelle complexe ».

# La vie comme défi phénoménologique

Penser la vie telle qu'elle se comprend elle-même telle est la tâche de la phénoménologie au début du  $xx^e$  siècle. Jusque-là, toutes les philosophies et les métaphysiques ont échoué, particulièrement celles qui se sont laissés guider par les sciences de la vie (biologie) ou celles de l'esprit (psychologie). Heidegger récuse aussi la philosophie des « Visions du Monde », les *Weltanschauungen* , célèbres au début du  $xx^e$  siècle qui, à la manière de <u>Karl Jaspers</u>, se contentent d'établir superficiellement une typologie des attitudes, ne permettant en aucun cas de comprendre le sens de la « vie facticielle »  $\frac{10}{10}$ .

Avec <u>Wilhelm Dilthey</u>, note <u>Jean Greisch</u> le xx<sup>e</sup> siècle commence une *philosophie véritablement centrée sur la vie*. En phénoménologue Heidegger va s'attacher dans ses cours du début des années 1920 à exposer le phénomène de la vie détaché de tous les *a priori*, à le saisir tel qu'il se donne. Cela implique de chercher à comprendre la « *Vie* » telle qu'elle se comprend elle-même, comme un phénomène «*Un*» et

*«auto-suffisant»* en soi *Selbstgenügsamkeit.* « Heidegger, sur les pas de Dilthey, abandonne une notion provenant du psychologisme (le vécu) pour un concept plus proprement phénoménologique (celui d'expérience de la vie) »  $\frac{12}{}$ .

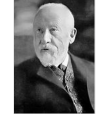
### L'origine diltheyenne

L'allure « <u>herméneutique</u> »« » de cette approche se précise encore lorsque l'on considère le statut particulier du « <u>monde du Soi</u> », *Selbstwelt* sur lequel la « <u>vie facticielle</u> » peut se centrer d'une manière particulière, <u>Heidegger</u> parle à cette occasion, « d'aiguisement ». Conforté parc ses réminiscences chrétiennes, voir <u>Phénoménologie de la vie religieuse</u>, c'est néanmoins de la *Selbstbesinnung* <u>diltheyenne</u> qu'il tirera les formes de cet aiguisement du « <u>monde du Soi</u> » qui va des plus élémentaires de la prise de conscience de soi-même, jusqu'aux formes les plus élaborées de l'autobiographie de soi-même, jusqu'aux formes les plus élaborées de l'autobiographie sur <u>Dilthey</u> et sa notion de conscience historique, « pour combattre le rigorisme théorique émanant de la phénoménologie husserlienne et des philosophies néo-kantiennes » 14.

Heidegger retient de l'œuvre de <u>Wilhelm Dilthey</u>, les idées de multiplicité, d'<u>historicité</u> et aussi de singularité des « mondes de la vie » que la phénoménologie dégage note Jean-Claude Gens<sup>15</sup>. Il reprendra aussi l'idée que le concept de représentation de la <u>théorie de la connaissance</u> relève non plus d'aptitudes ou de facultés humaines spécifiques mais du mode de comportement, d'un « mode d'être ». Cette vision se retrouvera dans le *Dasein* de Martin Heidegger.

### La tapisserie de la vie

La tapisserie de la vie , *Teppich des Lebens* est une expression empruntée par Heidegger à un poème de <u>Stefan George</u> pour exprimer la complexité et l'enchevêtrement des motifs et des <u>intentionnalités</u> du phénomène de la vie lorsqu'elle cherche à se comprendre elle-même, dans sa spécificité et son unité  $\frac{16}{}$ .



Wilhelm Dilthey

Ce phénomène de la vie nous est tellement proche que nous n'avons pas la distance cognitive nécessaire pour l'étudier. C'est « nous-même » qui « nous voyons » « nous-même », dans et à travers « notre vie ».

De cette répétition du nous-même (Selbst), Heidegger conclut que « la vie ne s'adresse toujours qu'à elle-même et dans son propre langage », elle est auto-suffisante $\frac{17}{}$ . Cristian Ciocan $\frac{18}{}$  qui va en faire une « dynamique fondamentale » écrit « la vie facticielle contient sa propre finalité, revenant à soi et se retrouvant constamment à travers ses comportements »

« *Das Leben sich selber aus*, La vie s'interprète elle-même »

— Wilhelm Dilthey

# La complexité des phénomènes de la vie

C'est dans le « *Natorp-Beritch* » (Rapport Natorp) $\frac{19}{19}$  de 1922, traduit en français sous le titre *Interprétations phénoménologiques d'Aristote*, rédigé en vue de sa candidature à Marbourg, qu'on voit se dessiner une phénoménologie de la temporalité à travers la description de la vie facticielle qui en constitue le thème principal. Michel Haar distingue chez le jeune Heidegger trois niveaux de saisie de ce concept de vie.

- 1. la vie non pas en « en soi » comme le fait remarquer <u>Jean-François Marquet</u> 22, « clôturée dans son auto-suffisance, mais la « vie en et pour soi » en tant que « présent vivant » comme « vie religieuse », « vie artistique », « vie mondaine », vie qui ne nous est pas immédiatement donnée et que la méthode phénoménologique doit nous faire découvrir »
- la vie en son caractère de monde, se trouvant simultanément et indistinctement dans les trois mondes répertoriés *Umwelt* (monde familier qui nous entoure), *Mitwelt* (monde avec les autres), *Selbswelt* (monde du Soi)<sup>N 5</sup>.



Paul Natorp

3. la vie dans son mode de rencontre, qui comprend le mode d'être, la manière de se comporter, l'état d'esprit et l'humeur qui commandent la compréhension pré-théorique d'où sera tirée ultérieurement la notion d'existence.

D'où la complexité d'une définition du « phénomène de la vie », comme « Unité de succession » ou « Unité de temporalisation » des mondes du vivre. Unité difficile à concevoir mais nécessaire de toutes les possibilités de sens du mot vivre (vivre quelque chose) ou (vivre de, avec, grâce à, dans, dans l'espoir de, en direction de..) dont « *l'unité cachée* » mais essentielle ouvrira la voie au futur *Dasein* .

#### Une impossible « science » de la vie

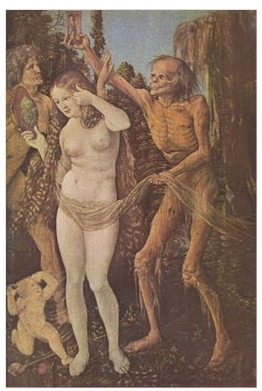
En raison de la complexité de la vie, l'impératif <u>husserlien</u> d'accès à la chose même de la <u>Phénoménologie</u>, est apparu comme impossible à atteindre dans le cadre étroit de la <u>théorie de la connaissance</u> avec son hypothèse de base, inlassablement réitérée, depuis <u>Descartes</u>, d'un sujet souverain apte à fonder par lui-même cette connaissance.



- La raison la plus évidente de cette impossibilité réside dans la polysémie du terme « Vie » (biologie, psychologie, vie bonne, vie éternelle, vie théorique, etc.). Heidegger considère néanmoins que « la « Vie » désigne un phénomène fondamental autour duquel gravite l'interprétation grecque, vétéro-testamentaire, néo-testamentaire chrétienne et gréco-chrétienne de l'être-là humain ». Hans-Georg Gadamer, rappelle que Heidegger, dans ses premières leçons de Fribourg, parlait de la *Diesigkeit* (la nébulosité) de la vie en lieu et place du principe de la perception claire et distincte de l'ego cogito cependant à contester ainsi la démarche objectivante théorique n'y a-t-il pas risque à tomber dans l'irrationnel pur et simple, s'interroge Jean Greisch?
- Pour <u>Heidegger</u> fixer la vie comme objet à étudier par un sujet est un non-sens, c'est lui retirer ce qui en elle est le plus essentiel sa « vitalité », la vie se "vie" et ne se théorise pas. Dans le concept <u>philosophique</u> de la vie devrait être inclus, à la fois, le sujet, et l'objet 26.
- Ina Schmidt<sup>26</sup> souligne toutefois qu'il ne s'agit pas de « postuler par principe une cohésion d'ensemble qui reste pour nous inaccessible [et nous laisserait] empêtré dans un filet cartésien qui barre l'accès véritable au concept de « vie » » 6.
- On rate donc l'essence, « Une », de la vie quand on croit pouvoir l'examiner scientifiquement, de l'extérieur, comme un objet. À faire ainsi on doit se contenter de classer le donné empirique, organiser, tenter de comprendre en comparant les diverses cultures, distribuer les faits dans des catégories idéales dans une démarche qui au total, ignore la vie, dans son bouillonnement et sa spécificité 27.
- D'autre part, nous rappelle <u>Jean Greisch</u>, le verbe « vivre » lui-même souffre d'une étrange ambivalence, car « on vit » mais aussi « on vit sa vie » ce qui rend difficile le dégagement de quelque chose qui serait comme des catégories

- Enfin ce qui échappe aux analystes précédents du phénomène de la vie y compris <u>Husserl</u> comme <u>Bergson</u>, c'est « qu'ils ne la saisissent pas dans son être-à-chaque-fois, dans sa temporalité propre »<sup>28</sup>.
- Face à ces difficultés Heidegger, entend travailler en amont des constructions réflexives traditionnelles, ne rendre compte et expliciter chaque attitude vitale, chaque vécu, qu'en se référent au « Tout » de l'existence en question, et ceci conformément au principe fondamental de l'<u>Herméneutique</u>, car c'est, sous la réserve signalée plius haut, de la cohérence de ces vécus que proviendra la signification du cours de cette vie là 29.
- Heidegger, en rajoutant, face à ces problèmes, l'« interprétation » et le « comprendre », et avec lui le « savoir-voir »« » (l'intuition) et le « savoir-interpréter » qui composent (l'herméneutique) de la vie facticielle fait subir à la phénoménologie husserlienne une inflexion herméneutique imprévue 11.

### La problématique



Les trois <u>âges</u> de la Vie et la <u>Mort</u>, peinture de Hans Baldung.

- Fixer la vie comme objet pour un sujet, c'est lui retirer ce qui en elle est le plus essentiel sa « vitalité », la vie se "vie" et ne se théorise pas. Le concept philosophique de la vie devrait donc inclure, à la fois, le sujet, et l'objet<sup>32</sup>.
- On rate l'essence, Une, de la vie quand on croit pouvoir l'examiner scientifiquement 3. Aussi se contenter de classer le donné empirique, organiser, comprendre et comparer les diverses cultures, classer les faits dans des catégories idéales est une démarche qui l'ignore, dans son bouillonnement et sa spécificité 34.
- En outre, nous dit <u>Jean Greisch</u>, le verbe « vivre » luimême souffre d'une étrange ambivalence, car « on vit » mais aussi « on vit sa vie » ce qui rend difficile le dégagement de quelque chose qui s'apparenterait à des catégories.
- « La philosophie est une demande de concepts, mais d'un concept adéquat à son objet », note toutefois Jean Greisch 35, chaque fois que cette adéquation n'est pas respectée, elle se fourvoie. Un double danger guette le philosophe de l'existence, soit de sombrer dans une collection de vécus concrets sans perspective d'ensemble, soit la surévaluation de certains vécus comme « états d'âme » remarquables sans que le philosophe ait à justifier ses choix (pourquoi prendre

comme paradigme l'homme parfaitement rationnel ?).

- Il ne reste qu'un seul chemin pour le Philosophe c'est celui de l'<u>Herméneutique</u> de la « vie <u>facticielle</u> », de son interprétation, en la prenant comme un phénomène global, telle qu'elle se "comprend" elle-même y compris dans son irrationalité 36.
- Sans nécessairement exiger une rigueur scientifique égale à celle des sciences positives, la <u>Philosophie de la vie</u> réclame une bonne définition principielle de ses outils c'est-à-dire ayant un sens existentiel précis et communicable.
- Les phénomènes liés à la vie sont complexes, deux auteurs <u>Husserl</u> et <u>Heidegger</u> nous ont aidés à les voir, tels qu'ils sont, sans préjugés, sans théorie préalable.
   En conclusion note Sophie-Jan Arrien<sup>37</sup> la vie ne peut être définie formellement car elle ne
- En conclusion note Sophie-Jan Arrien la vie ne peut être définie formellement car elle ne trouve son sens et son centre que dans son accomplissement; accomplissement concret, accomplissement facticiel.

<u>Husserl</u> nous a amené la phénoménologie, c'est-à-dire la volonté de « retour aux choses mêmes », <u>Heidegger</u>, s'agissant de l'existence, y a rajouté l'interprétation et le comprendre, et avec lui « savoir-voir » (l'intuition) et « savoir-interpréter » (l'herméneutique) sont la même chose 30.

Le comprendre interprétatif n'est plus seulement accessible avec la seule raison théorique, parce les phénomènes de la vie ont une structure intentionnelle complexe, que ces phénomènes ne se livrent pas spontanément et que la vie est mouvement perpétuel:

### La structure intentionnelle complexe des phénomènes de la vie

Avec Dilthey apparaît l'idée d'une « unité de sens » de la conscience dernière -le « vécu ou *Erlebnis*, qui n'est pas, comme encore chez Kant, une simple sommation de sensations. La « vie » comme concept, brise le modèle mécaniste en vigueur, et s'impose dans les sciences de l'esprit 38. L'importance de l'impulsion que Heidegger doit aux travaux de Dilthey a bien été noté par Servanne Jollivet 39

#### L'entente du phénomène de la vie

Le concept de « vécu » n'est pas simplement « gnoséologique », il contient quelque chose de plus : à savoir l'intensité plus ou moins grande de son rapport intérieur à la vie en général. Dilthey va parler à ce propos de rapport qualitatif $\frac{40}{}$ . À noter que la relation de la vie au vécu n'est pas celle du général au particulier, tout vécu est en rapport immédiat avec la totalité de la vie  $\frac{41}{}$ . "Pour l'histoire de la compréhension de ce concept il faudrait faire place, après Dilthey, au philosophe allemand Natorp et surtout à Bergson dans son *Essai sur les données immédiates de la conscience*.

L'entente phénoménologique de la vie allant dans le sens d'un approfondissement constant de ce concept, va découvrir trois dimensions que <u>Heidegger</u> désigne comme *Gehaltsinn* (teneur de sens), *Bezugssinn* (sens référentiel) et *Vollzugssinn* (sens d'accomplissement). Ce ternaire fondamental, amplement décrit par Jean Greisch<sup>42</sup>, sera invoqué dans de multiples analyses de la phénoménologie de la vie.

Tout comportement, tout phénomène de vie n'est pas vraiment compris tant qu'il n'est pas envisagé sous l'angle de son effectuation *Vollzugssinn* (sens d'accomplissement), or tout « vécu » est un événement ayant une signification dans un monde donné de significations (tel ou tel monde religieux, le monde de la passion amoureuse). La vie s'accomplit toujours dans, vers, ou contre quelque chose.

« La nature de cet accomplissement de la vie et la possibilité méthodologique d'y accéder et d'en parler voilà l'un des enjeux cruciaux des réflexions du jeune Heidegger » Elle se rapporte donc intrinsèquement au monde, ce qui veut dire qu'elle a pour *Gehaltsinn*, le monde monde de monde ambiant 'Gehaltsinn (teneur de sens), il se donne quelque chose Bezugssinn un (sens référentiel) en rapport avec ce monde (Heidegger dit « cela mondanise »).

Toutefois, Heidegger précise qu'il ne suffit pas de disposer du sens référentiel (par exemple le contenu d'une prière bouddhiste) pour en comprendre la juste portée car, dans les mondes esthétiques et religieux ce sens tend à se retirer dans l'occultation pour se réserver à ceux qui l'effectuent (les seuls croyants) c'est le  $Vollzugssinn^{\frac{45}{2}}$ .

#### La tendance à la dissimulation

Les phénomènes de la vie ont comme caractéristique essentielle de se dissimuler $\frac{46}{}$  Or ce sont ces phénomènes refoulés qui sont essentiels car ils fournissent à tout ce qui se montre, sens et fondement.

#### Le Souci comme impulsion fondamentale

Il apparaît que tous ces mouvements internes s'exercent sous la contrainte du «  $\underline{Souci}$  », qualifié de « sens fondamental de la mobilité facticielle » $\frac{47}{}$ , dans la circonspection de l'<u>être-au-monde</u> et dans « l'en vue de Soi-même ».

On y distingue des phénomènes divers comme le penchant (désir, tentation), le recul devant son propre Soi (autrement dit devant la mort qui le révèle) avec toutes les variantes « d'évitement » de « verrouillement » et « d'enfermement », tous phénomènes de cette <u>mobilité du Dasein</u> que domine en dernier ressort la « dévalement » ou « déchéance » de l'être-Là dans les préoccupations mondaines. Il n'y a pas d'abord le monde puis des significations mais il y a d'abord des significations <sup>42</sup>.

S'il s'agit d'aller aux choses mêmes, la <u>phénoménologie</u> de la vie n'y suffit pas, seul le *Dasein* est à même de s'interroger et de s'interpréter lui-même, ce sera la tâche de l'Herméneutique.

# Phénoménologie de la vie facticielle

La démarche phénoménologique qui tente de penser l'expérience vitale suppose le dégagement d'une certaine cohésion de sens, *Sinnzusammenhang* en termes de motivations et de rapports signifiants, cohésion qui n'est jamais préétablie et qui doit être accomplie à chaque fois en «  $\underline{\text{situation}}$  »  $\underline{^{48}}$ . L'existence n'est donc pas un simple processus et l'enregistrement d'une succession de vécus.

### Un paradigme, la vie religieuse

« Sans cette origine théologique, je n'aurais jamais pu arriver sur le chemin de la pensée-Heidegger »

« Avec le christianisme le « monde du Soi » comme tel entre dans la vie et est vécu comme tel » rapporte Jean-François Marquet de C'est dans la vie du croyant et particulièrement celui des débuts du christianisme que Heidegger voit l'exemple le plus évident de cette "préoccupation soucieuse" pour le Soi, préoccupation qui élargie sous l'appellation de Souci *Sorge*, s'installera très tôt comme fondement de l'être de l'homme. À la base de cette démarche il y a l'intuition que la réalité tient son sens originel d'une telle préoccupation inquiète du Soi.

La vie du croyant et ses expériences intimes vont représenter dès lors le champ d'étude pré-théorique par excellence qu'il recherche.

#### Sources néo-testamentaires et patristiques



Saint Paul de Tarse, <u>Place Saint-Pierre</u> du Vatican

Pour étayer sa conception du « <u>Souci</u> », Heidegger convoque deux sources religieuses : les <u>épîtres pauliniennes</u> et <u>Les Confessions</u> de <u>Saint Augustin</u>, sources complétées ultérieurement par des références à la compréhension propre du *Nouveau Testament* par Luther <u>50</u>.

- 1. Heidegger note dans les <u>épîtres</u>, que la vie du Chrétien est tout entière dominée par l'attente inquiète, le « seigneur arrivera comme un voleur » (1Th, 5,2-3). Vigilance et inquiétude devant l'indétermination de la <u>Parousie</u>, du <u>jugement</u>. Le croyant vit dans l'insécurité, il doit se tenir constamment prêt et se maintenir dans un temps « <u>kairologique</u> » sans prise sur le futur, qui échappe au pouvoir de l'homme. Ce qui est décisif c'est *l'inquiétude* pour l'être du Soi et c'est ce qui sera retenu et élargi ontologiquement par Heidegger comme première forme du Souci *Bekümmerung* .
- 2. Avec <u>Saint Augustin</u>, dans les '<u>Confessions</u>, Heidegger découvre les périls auxquels se confronte la préoccupation soucieuse pour l'être du Soi.

Il relève trois modes de l'existence qui peuvent causer sa

perte : la dispersion, les tentations du monde, l'orgueil.

- La dispersion dans le multiple, à l'opposé du retour sur soi, est une tendance fatale de la vie
- La tentation qui se décline en concupiscence et curiosité effrénée pour le nouveau.
- L'orqueil qui manifeste un souci pour son « être » mal placé et inauthentique.

Si sous le terme de tentation on reprend l'ensemble de ces thèmes, l'homme apparaît selon l'expression de <u>Saint Augustin</u> « *comme une énigme pour-lui-même* » , il n'y a plus de transparence réflexive possible, plus d'auto-suffisance de la vie (au sens de l'auto-satisfaction), ce sera la Finitude devenue radicale.

« À cette pensée Heidegger restera toujours fidèle. »

— Larivée et Leduc 2001, p. 39

Heidegger ontologise le concept de « Souci » dégagé des <u>Confessions</u> ,(voir <u>Phénoménologie de la vie religieuse</u>) en en faisant, non plus seulement un rapport de Soi à Soi, mais le mode originaire du rapport de l'homme au <u>Monde</u> y compris au Soi  $\frac{51}{2}$ .

En devenant « rapport au monde » le Souci n'est plus prioritairement un regard sur le Soi mais plutôt l'expression d'un *Dasein* absorbé dans sa préoccupation quotidienne, un mode d'être « *insigne* ». Néanmoins Heidegger n'abandonnera jamais complètement le « souci-inquiétude » originel qui réapparaitra sous la forme de l'angoisse dans l'analytique existentiale qui, pour Heidegger, possèdera seule le pouvoir de révéler le *Dasein* à lui-même développé dans l'article qui lui est consacré. La sauvegarde de la mobilité inquiète de la vie constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera de la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité métaphysique su constituera le véritable critère d'originarité du philosophe contre la conceptualité de la conceptualité

Enfin, de <u>Martin Luther</u>, Heidegger retiendra l'analyse de l'abyssale vacuité (nihilité) de l'être humain qu'il interprétera comme <u>Finitude</u>. Le *Dasein* exposé à l'Être n'a pas plus de consistance que le chrétien devant la face de Dieu, aucune de ses œuvres n'est capable de lui donner en propre une once de densité <u>54</u>.

#### L'intérêt de cette expérience chrétienne originelle

Heidegger ne s'intéresse ni à la foi, ni au contenu de la « Révélation chrétienne », mais au fait que l'expérience chrétienne originelle est une expérience de vie documentée, qui ne se comprend que dans son propre «  $\underline{accomplissement}$  » et non à partir de constructions objectives et théoriques  $\underline{^{55}}$ . Elle est tout entière tendue non vers l'attente d'un événement à venir au sens de la temporalité chronologique que dans la saisie du moment opportun, le  $\underline{kairos}$  qui deviendra dans  $\underline{\hat{E}tre}$  et  $\underline{Temps}$  l'instant authentique de la décision. À travers cette expérience Heidegger comprend que la vie qui cherche son accomplissement entretient fondamentalement un rapport kairologique avec le temps.

### Herméneutique de la vie facticielle

Le constat le mieux partagé c'est que l'homme est un être fini tant sur le plan biologique (soumis à la maladie et à la mort) qu'à l'intérieur de lui-même, quant à ses possibilités, son endurance et sa volonté. Compte tenu de sa fébrilité, de son humeur changeante et de la frénésie de ses comportements, la phénoménologie classique peine à cerner la complexité des intentionnalités mises en œuvre.

C'est à partir du concept de <u>Finitude</u> que peut se déployer dans *Être et Temps* l'<u>herméneutique</u> de la vie facticielle qui fut précédée d'une herméneutique de la facticité dans les œuvres précédentes  $\frac{56}{2}$ .

Le sens fondamental de la vie de la mobilité <u>facticielle</u> est la « préoccupation soucieuse » et c'est précisément pour cela que le mouvement fondamental de la vie est le « *dévalement* » ou la « *déchéance* ». Ce dévalement s'explicite en une multitude de comportements pour lesquels Heidegger tente de former des catégories adéquates <sup>57</sup>.

- 1. Le phénomène du « penchant » avec toutes ses modalités intersubjectives, l'être entraîné, l'emportement, la distraction, l'auto-suffisance.
- 2. Le phénomène de la pesanteur, du « recul », du détachement, de la déclivité et de la ruine de « soi-même » (*Zufallen*).
- 3. Le phénomène du « verrouillement », qui correspond aux multiples tentatives d'annuler ou de refouler l'écart ou le recul ainsi de la négation de la finitude dans la célébration de la soidisant infinité de la vie.

Deux phénomènes supplémentaires complètent cette mobilité  $\frac{57}{2}$ :

- « La vie est toujours déjà en train de s'investir dans des projets destinés à se procurer les assurances dont elle a besoin ».
- « la vie va toujours à la rencontre d'elle-même ».

Jusqu'ici « Vie » et « Existence » ont été tenus pour des termes équivalents. Dans la réalité les deux notions ne se recoupent pas, au moins deux déterminations classiques de la Vie ne se retrouvent pas dans le concept d'Existence « l'autosuffisance » et « l'autoréférencement »  $\frac{11}{2}$ .

# L'herméneutique de l'existence

#### De la vie facticielle à l'existence

- 1. Concept pivot du début de sa carrière, le concept de « vie » sera, au même titre que les concepts de conscience, de sujet, d'âme ou d'esprit, à partir <u>Être et Temps</u> réduit à sa seule signification métaphysique et remplacé par les concepts d'existence et de <u>Dasein N.7</u>. Selon Jacques Gino 58, il s'agissait devant la dispersion de la « vie facticielle », de trouver les moyens d'en penser l'unité réelle et la permanence dans la suite des vécus.
- 2. En tant qu' « <u>être-au-monde</u> » il est de l'essence du *Dasein* d'être perpétuellement déchu et en recherche de son être, que Heidegger qualifie de « plus propre » et que seule l'anticipation de la mort, qui néantise toutes autres préoccupations, lui dévoile. Anticiper sa mort c'est se placer dans cette solitude radicale. C'est dans le langage heideggérien l'« <u>Être-vers-la-mort</u> » qu'il est d'ores et déjà qui lui révèle son « être révolu », ce qu'il est vraiment au moment où il n'est plus et ceci depuis toujours. Dans l'attente de son *pouvoir être* le plus propre que Heidegger interprète comme « <u>résolution anticipante</u> » 60, le *Dasein* « **existe** », (ek-siste) toujours, projeté dans cette possibilité et donc en avant de lui-même, « *libéré de toutes les familiarités et les affairements du quotidien, il entraîne tout avec lui dans le néant » 61.*
- 3. Comme « <u>Être-jeté</u> » ou *Die Geworfenheit* le *Dasein* a toujours déjà été : cet « avoir-été » est partie intégrante de l'existence du *Dasein* venant à soi, au sens où cet « être-été » est toujours aussi, comme l'« ad-venir », une possibilité ouverte de soi-même. Paradoxalement, cet « être-été » repris dans la <u>résolution anticipante</u>, comme possibilité, fait existentialement partie de l'avenir. Le *Dasein* est toujours déjà à pied d'œuvre, dès à sa naissance il ne choisit ni le lieu ni le comment de sa venue. Tout au long de son existence il doit assumer une « capacité projective » qui est toujours déjà liée à (bornée par ?) un horizon de possibilités « *en deçà duquel le Dasein ne peut jamais remonter* »
- 4. En attente d'une possibilité, c'est-à-dire en existant comme « ad-venir » à soi et rappel de son « avoir-été », le *Dasein* anticipant présentifie l'étant (rend présent ou dévoile ou mieux encore s'ouvre à) et se présentifie lui-même, en tant qu'unité perpétuellement reconstituée, devant l'étant subsistant auprès de lui. Autrement dit, le *Dasein* préoccupé, s'ouvre à chaque fois à la présence des choses et à son Soi, il les reçoit, les comprend et les habite.

#### Le Dasein et ses existentiaux

#### La question de la Finitude

La « <u>Finitude</u> » se dit de multiples manières, la plupart sont, chez Heidegger, une transposition de concepts d'origine religieuse. À côté de l'angoisse qui déstabilise et handicape la vie, il convient de faire place au sentiment permanent de la perte de Soi, de sa propre dispersion dans le multiple et les vanités du monde, qu'il tire de sa lecture de Saint Augustin, comme au sentiment de n'être nulle part chez soi, *la* 

« <u>Die Unheimlichkeit</u> » et enfin à la perspective toujours présente de la mort. C'est dans la conférence sur « le Concept de Temps »  $(1924)^{\frac{N-9}{2}}$  que le thème de la mort apparaît en tant que possibilité et devancement comme deux traits essentiels du *Dasein* comme l'écrit Cristian Ciocan  $\frac{63}{2}$ .

#### L'autosuffisance de la vie

Jean Greisch $\frac{17}{2}$  écrit que Heidegger nous enjoint de ne pas confondre la notion d'« autosuffisance », la *Sebstgenügsamkeit* avec l'autosatisfaction. La vie se suffit à elle-même, même dans la frustration et l'insatisfaction.

La vie se meut toujours dans une certaine auto-compréhension explicative qui appelle une interprétation originaire à partir d'elle-même $^{64}$ . Cela signifie que chaque vie comporte en elle-même, dans son monde ambiant, un fond de compréhensibilité principielle auquel elle se réfère sans cesse, qui lui permet sans jamais sortir de "Soi", de mener sa vie, en parlant son propre langage, et de réaliser ses propres tendances, d'une façon spontanée afin de d'accomplir ses propres choix existentiels . Les devoirs et les exigences qu'elle s'impose demeurent dans son propre rayon  $^{64}$ ,  $^{N}$   $^{10}$ .

```
« Das Leben sich selber aus, La vie s'interprète elle-même »

— <u>Wilhelm Dilthey</u>, cité par <u>Jean Greisch</u>
```

Les tâches et les exigences que la Vie s'impose à elle-même ne dépassent jamais ses propres possibilités  $\frac{64}{}$ . D'où il résulte que l'existence est naturellement accordée au monde dans lequel elle est jetée et exposée, elle en a une compréhension naturelle et immédiate  $\frac{66}{}$ . L'auto-suffisance ne renvoie pas non plus à l'autarcie d'un substrat ou d'un fondement subsistant, l' « <u>ipséité ouverte</u> », qui n'a plus rien à voir avec l'égo cartésien, se caractérise par la mobilité incessante de l'expérience vécue  $\frac{67}{}$ .

Si on essaie d'expliciter les conditions du sens qui permettent de rendre compte de ce qu'il faut entendre par « autosuffisance de la vie » dans une situation concrète déterminée il ressort schématiquement les trois directions d'interprétation ou ternaire, déjà évoquées plus haut, dans la section « La formalisation des outils », le Gehaltsinn (teneur de sens ou vision du monde), le Bezugssinn, (sens référentiel), et le Vollzugssinn, (sens d'accomplissement) Le Gehaltsinn correspond à la catégorie phénoménologique de Monde. Le Gehaltsinn au Souci qui découvre le monde comme signifiant. Le Follzugssinn correspond à la mobilité de la vie, attirance, répulsion, foi, extase, amour, etc. Ce dernier élément du ternaire le « sens d'accomplissement » Follzugssinn commande toute véritable compréhension d'un phénomène vécu. Pour comprendre le cheminement de Heidegger rappelle Jean Greisch, il s'agira d'écarter, l'idée traditionnelle

d'un Monde qui se donne comme un <u>fait brut</u> sur lequel vont se greffer dans un second temps des significations  $\frac{68}{}$ , ici Heidegger énonce sa fameuse expression « Cela mondanise », *Es weltet* . Le « Moi » en projet se dépasse en direction du monde « signifiant » qui se donne.

### De l'herméneutique de la facticité à la métaphysique du Dasein

Il y a, comme l'écrit <u>Françoise Dastur</u>  $\frac{69}{}$  quelque chose dans « la vie humaine qui l'empêche de jouir purement et simplement d'elle-même ». C'est pourquoi l'analytique dans <u>Être et Temps</u> exclue la « Vie » comme base de compréhension de l'être de l'homme au profit de l'existence du *Dasein*, qui fait droit à l'ouverture à ce qui est autre, inaccoutumé et insolite.

# Références

- 1. Christian Dubois 2000, p. 34
- 2. Sophie-Jan Arrien 2001, p. 51
- 3. Jean Greisch 1994, p. 5
- 4. Jean Greisch 2000, p. 8-9
- 5. Jean Greisch 1996, p. 134
- 6. Emmanuel Levinas 1988, p. 112
- 7. Larivée et Leduc 2001, p. 33
- 8. Jean Greisch 1994, p. 25
- 9. Jean Greisch 1994, p. 27
- 10. Jean Greisch 1994, p. 20
- 11. Jean Greisch 1994, p. 30
- 12. Sophie-Jan Arrien 2014, p. 120
- 13. Jean Greisch 1996, p. 141
- 14. Arrien S.Camilleri, Le jeune Heidegger 1909-1926, 2011, introduction, p. 19
- 15. Jean-Claude Gens 2010, p. 67-71
- 16. Jean Greisch 2000, p. 51
- 17. Greisch 1996, p. 137
- 18. Ciocan 2011, p. 214
- 19. Sophie-Jan Arrien 2009, p. ?
- 20. Heidegger 1992
- 21. Michel Haar 1996, p. 67-68
- 22. Jean-François Marquet 1996, p. 194
- 23. Sophie-Jan Arrien 2009, p. 51
- 24. Martin Heidegger Aristote Métaphysique Θ 1-3, p. 20
- 25. Hans-Georg Gadamer 2002, p. 83
- 26. Ina Schmidt 2011, p. 121
- 27. Heidegger 2012, p. 10
- 28. Heidegger 2012, p. 11
- 29. Servanne Jollivet 2009, p. 45
- 30. Jean Greisch 1994, p. 24-25
- 31. Servanne Jollivet 2010, p. 77

- 32. Ina Schmidt 2011, p. 121
- 33. Ina Schmidt 2011
- 34. Heidegger 2012, p. 10; préface
- 35. Jean Greisch 1994, p. 20-21
- 36. Ina Schmidt 2011, p. 130
- 37. Sophie-Jan Arrien 2001, p. 55
- 38. Hans Georg Gadamer 1996, p. 82-83
- 39. Servanne Jollivet 2009, p. 44-45
- 40. Hans Georg Gadamer 1996, p. 84- note
- 41. Gadamer 1996, p. 86
- 42. Jean Greisch 1994, p. 27-30
- 43. Sophie-Jan Arrien 2001, p. 55
- 44. Jean Greisch 1994, p. 21
- 45. Jean Greisch 1996, p. 143
- 46. Jean Grondin 1996, p. 186
- 47. Cristian Ciocan 2011, p. 217
- 48. Servanne Jollivet 2009, p. 67
- 49. Jean-François Marquet 1996, p. 195
- 50. Larivée et Leduc 2001
- 51. À ce sujet, voir Larivée et Leduc 2001
- 52. Larivée et Leduc 2001, p. 49-50
- 53. Sophie-Jan Arrien 2014, 4eme couverture
- 54. Christian Sommer 2005, p. 35-62
- 55. Françoise Dastur 2011, p. 230
- 56. Jean Greisch 2000, p. 21
- 57. Jean Greisch 1994, p. 33
- 58. jacques Gino 1989
- 59. Conférence le concept du temps 1924, p. 44
- 60. Jean Greisch 1994, p. 306
- 61. Cahier de l'Herne ibid page 43
- 62. Heidegger, Être et Temps, p. 448
- 63. Cristian Ciocan 2011, p. 220
- 64. Sophie-Jan Arrien 2001, p. 66
- 65. Jean Greisch 1996, p. 133
- 66. Jean Greisch 2000, p. 61
- 67. Sophie-Jan Arrien 2001, p. 69
- 68. Jean Greisch 1994, p. 23
- 69. Françoise Dastur 2011, p. 130

#### Notes

1. Ici s'impose une précision, le terme existence réservé à la vie humaine n'est pas à prendre au sens philosophique traditionnel c'est-à-dire, comme ayant un sens d'une existence opposé à l'essence car pour Heidegger, il s'agit d'une possibilité d'être offerte au Dasein soit qu'il l'ait choisi soit qu'il soit tombé en elle l' « Être-jeté ». En ce sens la question de

- l'existence ne peut jamais être réglée que par l'exister lui-même, la compréhension concrète qu'a le Dasein de son existence c'est exclusivement son affaire-Jean Greisch 1994, p. 86
- 2. L'expérience facticielle de la vie est à prendre au sens défini par Heidegger lui-même, « Que veut dire expérience de la vie ? L'expérience désigne : 1,l'activité consistant à expérimenter quelque chose ; 2,ce qui est expérimenté grâce à elle. Nous employons à dessein ce mot en ce double sens, parce que c'est cela précisément qui exprime l'essentiel de l'expérience facticielle de la vie, à savoir le fait que le soi qui fait l'expérience et ce dont il est fait l'expérience ne sont pas écartelés comme s'il s'agissait de deux choses distinctes » texte rapporté par Sophie-Jan Arrien Sophie-Jan Arrien 2014, p. 270
- 3. Il avait été précédé dans cette démarche par <u>Wilhelm Dilthey</u> « qui avait lui-même tenté de refonder les sciences de l'esprit en reconduisant la pluralité des productions spirituelles à l'unité vivante dont elles procèdent » Servanne Jollivet-Servanne Jollivet 2009, p. 44
- 4. voir pour l'approfondissement de ces points les pages lumineuses que Levinas y consacre dans: Emmanuel Levinas En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger VRIN 1988 pages intitulée réflexions sur la « technique » phénoménologique de 111 à 123
- 5. « [...] toute « vie en soi » se trouve simultanément et indistinctement dans ces trois mondes, et l'accès au domaine originel *Urgebiet* de la vie « en et pour soi » s'opèrera par un « centrage » sur la *Selbswelt* »-Jean-François Marquet 1996, p. 194-195
- 6. Manifestement écrit Ina Schmidt « Heidfegger [...] prend en grande considération, en tant qu'objets philosophiques, le non-clos, l'irrationnel et l'hétérogène [...] et entend que ces qualités soient comprises comme faisant partie intégrante de la démarche philosophique »Ina Schmidt 2011, p. 122
- 7. Il est très peu question de la vie dans l'œuvre maîtresse de Heidegger, Sein und Zeit. Des 83 paragraphes qui composent l'œuvre, deux seulement traitent du thème de la vie, soit le § 10 et le § 49 note Jonathan BergeronJonathan Bergeron 2010, p. 31
- 8. le moment . Heidegger rajoute même « il est jeté à lui-même » (*ihm selbst geworfen*), jeté comme être-projetant (pas comme un caillou)
- 9. Cette conférence est parue dans les <u>Cahiers de l'Herne</u> consacrés à Heidegger biblio essais 1986
- 10. les conditions de compréhension ne sont pas des formes logiques mais ce sont les possibilités, comprises catégotrialement et authentiquement disponibles, du déploiement de l'existence facticielle-Servanne Jollivet Heidegger Sens et Histoire (1912-1927, Philosophies PUF 2009 page 49
- 11. Le *Vollzugssinn* ou sens d'accomplissement apparaît comme le plus difficile à comprendre, il se trouve d'ailleurs mal explicité chez la plupart des commentateurs, <u>Jean Greisch</u> nous précise qu'il ne s'agit pas simplement de la différence du pratique par rapport au théorique. Ainsi ce n'est pas la prière en soi, la récitation de la même prière, qui nous fait comprendre, pour le chrétien ou le bouddhiste convaincu, le sens d'accomplissement, le sens d'existence qu'elle lui procure, mais la foi seule qui se surajoute à la prière et qui transforme le mode d'être du croyant

# **Articles connexes**

- Martin Heidegger
- Bibliographie sur l'œuvre de Martin Heidegger
- Être et Temps
- Introduction à la métaphysique
- Lettre sur l'humanisme
- Dasein
- Être-vers-la-mort

- Être-avec
- Être-en-faute
- Être-jeté
- Heidegger et Nietzsche
- Lexique Heidegger
- Liberté (philosophie)
- Ontologie Herméneutique de la factivité
- Phénoménologie de la vie religieuse
- La Parole d'Anaximandre
- Alètheia
- Monde et mondéité
- Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis)
- Heidegger et la question du Temps
- Heidegger avant Être et Temps
- Heidegger et la question de l'Histoire
- Heidegger et la théologie
- Phusis
- Logos (philosophie)
- Heidegger et la question de la Technique
- Heidegger et les Présocratiques
- Rudolf Bultmann

# Bibliographie

- Martin Heidegger (trad. de l'allemand par Alain Boutot), Ontologie. Herméneutique de la facticité, Paris, Gallimard, coll. « Bibliothèque de Philosophie », 2012, 176 p. (ISBN 978-2-07-013904-0).
- <u>Martin Heidegger</u> (trad. de l'allemand par Jean Greisch), *Phénoménologie de la vie religieus*e, Paris, <u>Gallimard</u>, coll. « Œuvres de Martin Heidegger », 2011, 415 p. (ISBN 978-2-07-074516-6).
- Martin Heidegger (trad. de l'allemand par Bernard Stevens et Pol Vandervelde), Aristote Métaphysique Θ 1-3 : De l'essence de la réalité et de la force, Paris, Gallimard, 1991, 225 p. (ISBN 2-07-072289-9).
- (de) Martin Heidegger (trad. de l'allemand par Jean-François Courtine, préf. Hans-georg Gadamer Un écrit théologique de jeunesse), *Interprétations phénoménologiques d'Aristote*, Mauvezin, TER, coll. « bilingue », 1992, 59 p. (ISBN 978-2-905670-32-8 et 2-905670-32-0).
- Jean-Pierre Cometti et Dominique Janicaud (dir.), Être et temps de Martin Heidegger : questions de méthode et voies de recherche, Marseille, Sud, 1989 (ISBN 2864461058) édité erroné
  - Jacques Gino, « Le Dasein à la recherche de sa problématique unité », dans Jean-Pierre Cometti et Dominique Janicaud (dir.), op. cit., p. 187-199.
- Jean-François Courtine (dir.), *Heidegger 1919-1929 : De l'herméneutique de la facticité à la métaphysique du Dasein*, Paris, <u>J. Vrin</u>, coll. « Problèmes et controverses », 1996, 236 p. (ISBN 978-2-7116-1273-4, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=F89We6XAPGQC)).
  - Jean Greisch, « La «tapisserie de la vie», le phénomène de la vie et ses interprétations dans les Grundprobleme des Phänomenologie (1919/20) de Martin

- Heidegger », dans Jean-François Courtine (dir.), *op. cit.*, 1996 (lire en ligne (https://books.google.com/books?id=F89We6XAPGQC&pg=PA131)), p. 131-152.
- <u>Jean Grondin</u>, « L'herméneutique dans Sein und Zeit », dans Jean-François Courtine (dir.), *op. cit.* (lire en ligne (https://books.google.com/books?id=F89We6XAPGQC&pg=P A179)), p. 179-192.
- <u>Jean-François Marquet</u>, « Naissance et développement d'un thème : l'isolement », dans <u>Jean-François Courtine</u> (dir.), <u>Heidegger 1919-1929</u>: De l'herméneutique de la facticité à la métaphysique du Dasein, Paris, <u>J. Vrin</u>, coll. « Problèmes et controverses », 1996 (ISBN 978-2-7116-1273-4), p. 193-204.
- Michel Haar, « Le moment, l'instant et le temps-du-monde », dans Jean-François Courtine (dir.), Heidegger 1919-1929 : De l'herméneutique de la facticité à la métaphysique du Dasein, Paris, J. Vrin, coll. « Problèmes & Controverses », 1996 (ISBN 978-2-7116-1273-4), p. 67-91.
- Sophie-Jan Arrien, *L'inquiétude de la pensée : L'herméneutique de la vie du jeune Heidegger (1919-1923)*, Paris, <u>PUF</u>, coll. « Épiméthée », 2014, 385 p. (ISBN 978-2-13-062453-0).
- Sophie-Jan Arrien et Sylvain Camilleri (dir.), *Le jeune Heidegger (1909-1926).*Herméneutique, phénoménologie, théologie, Paris, J. Vrin, coll. « Problèmes et controverses », 2011, 289 p. (ISBN 978-2-7116-2302-0, lire en ligne (https://books.google.com/books? id=\_a0O0vlnCe0C&printsec=frontcover)).
  - Cristian Ciocan, « La genèse du problème de la mort avant Être et Temps », dans Sophie-Jan Arrien et Sylvain Camilleri (dir.), Le jeune Heidegger (1909-1926). Herméneutique, phénoménologie, théologie, Paris, J. Vrin, coll. « Problèmes et controverses », 2011 (ISBN 978-2-7116-2302-0), p. 119-134.
- Christian Dubois, *Heidegger, Introduction à une lecture*, Paris, <u>Seuil</u>, coll. « Points Essais » (nº 422), 2000, 363 p. (ISBN 2-02-033810-6).
- <u>Jean Greisch</u>, Ontologie et temporalité : Esquisse systématique d'une interprétation intégrale de Sein und Zeit, Paris, <u>PUF</u>, 1994, 1<sup>re</sup> éd., 522 p. (ISBN 2-13-046427-0).
- <u>Jean Greisch</u>, *L'Arbre de vie et l'arbre du savoir : le chemin phénoménologique de l'herméneutique heideggérienne (1919-1923*), Paris, <u>Éditions du Cerf</u>, coll. « Passages », 2000, 335 p. (ISBN 2-204-06184-0).
- Jean-Claude Gens, « L'herméneutiqure diltheyenne des mondes de la vie », *Revue Philosophie*, Editions de Minuit, n<sup>o</sup> 108, 2010, p. 66-76 (ISBN 9782707321497).
- Servanne Jollivet, « Enjeux et limites du retour au monde de la vie chez le jeune Heidegger », *Revue Philosophie*, Editions de Minuit, n<sup>0</sup> 108, 2010 (ISBN 9782707321497).
- Sophie-Jan Arrien, *L'inquiétude de la pensée : L'herméneutique de la vie du jeune Heidegger (1919-1923)*, Paris, <u>PUF</u>, coll. « Épiméthée », 2014, 385 p. (ISBN 978-2-13-062453-0).
- Sophie-Jan Arrien, « Vie et histoire (Heidegger, 1919-1923) », Revue Philosophie, Les Éditions de Minuit, n<sup>o</sup> 69, 2001, p. 51-69 (ISSN 1968-391X (https://portal.issn.org/resource/issn/1968-391X), DOI 10.3917/philo.069.0051 (https://dx.doi.org/10.3917/philo.069.0051)).
- Sophie-Jan Arrien, « Foi et indication formelle, Heidegger, lecteur de saint Paul (1920-191) », dans Sophie-Jan Arrien et Sylvain Camilleri (dir.), Le jeune Heidegger (1909-1926). Herméneutique, phénoménologie, théologie, Paris, J. Vrin, coll. « Problèmes et controverses », 2011 (ISBN 978-2-7116-2302-0), p. 155-172.
- Ina Schmidt, « La vie comme défi phénoménologique. La pensée du jeune <u>Martin Heidegger</u>: une critique de la science rigoureuse », dans Sophie-Jan Arrien et Sylvain Camilleri (dir.), *Le jeune Heidegger (1909-1926). Herméneutique, phénoménologie, théologie*, Paris, <u>J. Vrin</u>, coll. « Problèmes et controverses », 2011, 289 p. (ISBN 978-2-7116-2302-0).

- Martin Heidegger (trad. de l'allemand par Alain Boutot), Ontologie. Herméneutique de la factivité, Paris, Gallimard, 2012, 176 p. (ISBN 978-2-07-013904-0).
- Annie Larivée et Alexandra Leduc, « Saint Paul, Augustin et Aristote comme sources gréco-chrétiennes du souci chez Heidegger », Revue Philosophie, Éditions de Minuit, nº 69, 2001, p. 30-50 (DOI 10.3917/philo.069.0030 (https://dx.doi.org/10.3917/philo.069.0030))
- Christian Sommer, Heidegger, Aristote, Luther: Les sources aristotéliciennes et néotestamentaires d'Être et temps, Paris, PUF, coll. « Épiméthée », 2005, 332 p. (ISBN 2-13-054978-0).
- Ina Schmidt, « La vie comme défi phénoménologique. La pensée du jeune Martin Heidegger : une critique de la science rigoureuse », dans Sophie-Jan Arrien et Sylvain Camilleri (dir.), *Le jeune Heidegger (1909-1926). Herméneutique, phénoménologie, théologie*, Paris, J. Vrin, coll. « Problèmes et controverses », 2011, 289 p. (ISBN 978-2-7116-2302-0), p. 119-133.
- Françoise Dastur, Heidegger et la pensée à venir, J. Vrin, 2011, 252 p. (ISBN 978-2-7116-2390-7 et 2-7116-2390-4).
- Jean-Marc Rouvière, *L'homme surpris, vers une phénoménologie de la morale*, Paris, Ed. L'Harmattan Coll. Ouverture philosophique, *octobre 2013*.
- Martin Heidegger (trad. François Vezin), <u>Être et Temps</u>, Paris, <u>Gallimard</u>, 1986, 590 p. (ISBN 2-07-070739-3)
- Hans-Georg Gadamer, Vérité et Méthode, Paris, Seuil, coll. « L'ordre Philosophique », 1996, 533 p. (ISBN 2-02-019402-3).
- <u>Hans-Georg Gadamer</u>, *Les Chemins de Heidegger*, Paris, Vrin, coll. « Textes Philosophiques », 2002, 289 p. (ISBN 2-7116-1575-8).
- Servanne Jollivet, *Heidegger, Sens et Histoire* (1912-1927), Paris, <u>PUF</u>, coll. « philosophies », 2009, 152 p. (ISBN 978-2-13-056259-7).
- Servanne Jollivet et <u>Claude Romano</u> (dir.), <u>Heidegger en dialogue (1912-1930)</u>. Rencontres, affinités, confrontations, Paris, <u>J. Vrin</u>, coll. « Problèmes et controverses », 2009, 304 p. (ISBN 978-2-7116-2203-0, lire en ligne (https://books.google.com/books?id=I\_PpmlxksvgC& printsec=frontcover)).
  - Sophie-Jan Arrien, « Natorp et Heidegger: Une science originaire est-elle possible? », dans S.Jollivet Cl.Romano (éd), Heidegger en dialogue (1912-1930). Rencontres, affinités, confrontations, Paris, J. Vrin, 2009, 304 p. (ISBN 978-2-7116-2203-0).
- Philippe Arjakovsky, <u>François Fédier</u> et Hadrien France-Lanord (dir.), *Le Dictionnaire Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensée*, Paris, <u>Éditions du Cerf</u>, 2013, 1450 p. (ISBN 978-2-204-10077-9).
- Emmanuel Levinas, En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, J. Vrin, coll. « Bibliothèque d'histoire de la philosophie », 1988, 236 p. (ISBN 2-7116-0488-8).
- *Cahier de l'Herne : Heidegger*, <u>Éditions de l'Herne</u>, coll. « Biblio essais.Livre de poche », 1986, 604 p. (ISBN 2-253-03990-X).
  - Martin Heidegger, « Le concept de temps 1924 », dans Michel Haar (dir.), *Martin Heidegger*, L'Herne, coll. « Cahier de L'Herne », 1986 (ISBN 2-253-03990-X), p. 33-52.
- Jonathan Bergeron, *Vie et Mort chez Heidegger, Henry, et Levinas*, Université du Québec à Trois Rivières, coll. « Mémoire comme exigence partielle à la maîtrise de philosophie », 2010, 98 p.lire en ligne: http://depot-e.uqtr.ca/2044/1/030183085.pdf.

### Liens externes

■ Ereignis-Heidegger et la phénoménologie (http://murilo.decastro.free.fr/?debut articles re

1. L'ISBN est erroné, comme indiqué sur la notice bibliographique de la BnF (BNF 35026983 (https://catalogue.bnf.fr/ark:/12148/cb35026983x.public))

Ce document provient de « https://fr.wikipedia.org/w/index.php? title=Phénoménologie\_de\_la\_vie\_(Martin\_Heidegger)&oldid=223581886 ».